
PLURIVERSIDAD, CULTURA Y COMUNIDAD

HIRU(H)ARI

EMAUS GIZARTE FUNDAZIOA I TABAKALERA I EHU

9 Y 10 OCT 2025



Grupo motor: 
Júlia Barjau (Emaus Gizarte Fundazioa)
Alberto Gastón (Emaus Gizarte Fundazioa)
Elene Cid (EHU)
Antonio Casado (EHU)
Arantza Mariskal (Tabakalera)
Mikel Edeso (Tabakalera)

Agradecimientos: 
Leire de Miguel (Ikertze)
Fernando Vera (Ikertze)
Leire García (Colaborabora)
Txelu Balboa (Colaborabora)
Estitxu Garai (EHU)
Maitane Arnoso (EHU, UKS)
Unibertsitate Kritiko Sarea
Diputación Foral de Gipuzkoa

Financiación:
Agencia Vasca de Cooperación y Solidaridad/Elankidetza 

Este trabajo tiene licencia bajo CC BY-NC-SA. 4.0.

CRÉDITOS



ÍNDICE
Introduccion

¿Cómo se gestó el evento?

Las jornadas 

¿Quién estuvo ahí?

Aprendizajes principales

Conclusiones y próximos pasos 

0

01

02

03

04

06

07

05

Recursos

Agradecimientos



1.La inteligencia colectiva como llamada
a la acción y no solo a la escucha; 

2.Los saberes entrelazados como
invitación a que experiencias diversas
convivan y se sostengan mutuamente; 

3.Las voces inspiradoras encarnadas por
Maialen Lujanbio, Katya Colmenares y
Manuela Carmena, capaces de renovar
tradiciones y proponer marcos de
cuidado; 

4.La afirmación de que el futuro es
ahora, subrayando la urgencia de
reforzar vínculos comunitarios y situar
la cultura como motor de
transformación social.

1.La inteligencia colectiva como llamada
a la acción y no solo a la escucha; 

2.Los saberes entrelazados como
invitación a que experiencias diversas
convivan y se sostengan mutuamente; 

3.Las voces inspiradoras encarnadas por
Maialen Lujanbio, Katya Colmenares y
Manuela Carmena, capaces de renovar
tradiciones y proponer marcos de
cuidado; 

4.La afirmación de que el futuro es
ahora, subrayando la urgencia de
reforzar vínculos comunitarios y situar
la cultura como motor de
transformación social.

0. INTRODUCCIÓN

El encuentro HIRU(H)ARI —Pluribertsitatea, kultura eta
komunitatea— tuvo lugar los días 9 y 10 de octubre de
2025 en Donostia y fue fruto de meses de trabajo
interinstitucional entre Tabakalera, EHU y Emaus
Gizarte Fundazioa, con el apoyo de los equipos de
comunicación y producción de ambas entidades.

El punto de partida del encuentro fue la pregunta por
la convivencia y el sostenimiento mutuo entre saberes
artísticos, comunitarios, académicos y políticos, y por
su capacidad para regenerar la vida común. 

Este marco se articuló en cuatro ejes: 

03



04

El diálogo entrelazó tradición, política,
decolonialidad, feminismo y prácticas
comunitarias desde trayectorias muy distintas,
generando en el público la sensación de una
experiencia arriesgada y provocadora.

La primera jornada, celebrada el 9 de octubre,
consistió en una conversación pública en Prisma
con Carmena, Colmenares y Lujanbio, moderada
por Estitxu Garai (EHU). La respuesta fue notable:
188 personas asistieron y se agotaron todas las
invitaciones. 



La segunda jornada, denominada Txirikorda, se
desarrolló el 10 de octubre en una jornada
completa de trabajo con la participación de 47
personas y un alto nivel de implicación, lo que el
equipo consideró como un logro significativo. 

La Txirikorda fue un espacio de encuentro
dedicado a activar alianzas en torno a las prácticas
culturales, la creatividad comunitaria y los saberes
situados. En la que la inspiración de proyectos
transformadores, la generación de conocimiento
colaborativo y los espacios de conexión tuvieron
un lugar especial. 

05



1. LA GESTACIÓN 

Esta fragilidad afecta directamente a la
capacidad de atraer a nuevas generaciones y se
intensifica en un contexto de polarización social
y de reaparición de discursos que cuestionan
avances fundamentales en igualdad, diversidad
y justicia social. El resultado es un relevo
generacional cada vez más difícil y un riesgo real
para la vitalidad de la lengua, la memoria y el
vínculo vivo con el territorio.

A este diagnóstico se suma una brecha
creciente entre las políticas públicas, las
iniciativas de base y las fuentes de generación
de conocimiento. Las instituciones no siempre
logran responder con la agilidad requerida,
mientras que los movimientos ciudadanos
sostienen —a menudo en condiciones precarias
— la responsabilidad de mantener, renovar y
fortalecer el tejido social y cultural. En este
escenario, muchas propuestas nacidas con
vocación transformadora terminan diluyéndose,
perdiendo parte de su fuerza crítica y de su
capacidad de producir cambios reales.

En las últimas décadas, las dinámicas de la modernidad
y de la economía global han debilitado progresivamente
los lazos comunitarios, la transmisión cultural y las
formas tradicionales de cuidado mutuo.

Tabakalera, Emaus Gizarte Fundazioa, la EHU y la red UKS (Unibertsitate Kritiko
Sarea) formaron una alianza para abordar un reto común. 

El individualismo creciente y el ritmo acelerado de la vida urbana han
erosionado las redes de participación, concentrando la actividad asociativa y
cultural en manos de pocos voluntarios que, además, suelen trabajar con
recursos limitados.

06



El panorama plantea así un desafío de enorme envergadura: regenerar la vida
asociativa y cultural para que, lejos de debilitarse, recupere y actualice su
potencia transformadora; articular de manera más sólida las luchas por la
justicia social, la sostenibilidad de la vida y la diversidad cultural en un tiempo
marcado por tensiones y polarización; y fortalecer, en definitiva, una auténtica
“ecología general” de saberes —en términos del programa anual de Tabakalera
— donde el conocimiento académico dialogue en condiciones de igualdad con
los saberes comunitarios, artísticos y territoriales.

la pluriversidad: 
un entramado en el que

múltiples mundos, saberes
y prácticas —académicas,
comunitarias, artísticas,

políticas— coexisten,
dialogan y se transforman

mutuamente,
reconociendo sus

diferencias como fuente de
riqueza y no de división. 

la pluriversidad: 
un entramado en el que

múltiples mundos, saberes
y prácticas —académicas,
comunitarias, artísticas,

políticas— coexisten,
dialogan y se transforman

mutuamente,
reconociendo sus

diferencias como fuente de
riqueza y no de división. 

Para responder a este desafío, resulta
imprescindible explorar nuevos modelos
de colaboración que —como el propio
trabajo del grupo motor que concibió y
organizó estas jornadas— superen la
lógica de la fragmentación y la
competencia, y apuesten por un
ecosistema cultural diverso,
interdependiente y sostenible. 

La pluriversidad no es una mera suma de
perspectivas, sino un modo de relación
que permite que cada saber aporte lo
propio sin necesidad de ocupar el lugar
del otro, generando así un campo
común donde pueden emerger
soluciones nuevas y colectivas.

Esta idea de la pluriversidad apareció de manera recurrente a lo largo de las
jornadas. En el conversatorio del primer día, por ejemplo, Maialen Lujanbio
explicó que el bertsolarismo ha sobrevivido precisamente porque ha sabido
“asociarse”: unir la tradición oral con la escuela, el mundo rural con el urbano,
las generaciones mayores con las jóvenes, y las voces masculinas con las
femeninas y feministas. Esa lógica de asociación no fue fruto de un plan
estratégico, sino una respuesta vital e intuitiva: abrirse, mezclarse, dejar que
nuevos sujetos reinterpreten la práctica y la hagan suya.

07

[ [El resultado es una comunidad dinámica y en regeneración constante,
capaz de mantener viva una tradición sin fosilizarla y de responder a los
cambios sociales incorporando nuevas sensibilidades, nuevos lenguajes

y nuevas formas de entender lo colectivo. 



En este sentido, el bertsolarismo funciona como una metáfora viva de la
pluriversidad: demuestra que la continuidad cultural depende de la capacidad
de asociarse, de hibridar, de aceptar la transformación como condición de
posibilidad para la continuidad.

La cita de Lujanbio resulta especialmente relevante en el contexto de la
activación comunitaria y el asociacionismo porque muestra, con un ejemplo
concreto y reconocible, cómo una práctica cultural tradicional —el
bertsolarismo— ha logrado mantenerse viva, inclusiva y contemporánea no
mediante la preservación de una supuesta pureza, sino gracias a su capacidad
de asociarse de forma intuitiva con otras esferas de la vida social. Esa apertura
—hacia la escuela, hacia la ciudad, hacia nuevas sensibilidades y hacia sujetos
históricamente excluidos— revela un modelo de asociacionismo orgánico en el
que la cultura actúa como mediadora entre mundos distintos y como un
espacio donde la diversidad puede encontrarse, dialogar y transformarse sin
perder su singularidad. 

Esta mirada conecta con la propuesta de Katya Colmenares, quien, desde la
filosofía de la liberación y la noción de “comunidad de vida”, subraya que la
transformación social no se logra mediante estructuras rígidas ni modelos
verticales, sino a través de tejidos relacionales que integran naturaleza,
memoria ancestral y acción colectiva. Para Colmenares, la cultura —igual que
la comunidad— es un territorio vivo donde se entrelazan pasado, presente y
futuro, y donde las experiencias humanas se reinterpretan en clave de
responsabilidad mutua.

08

https://www.youtube.com/watch?v=J-IpQYJqYsw1:10%E2%80%9900%E2%80%9D
https://www.youtube.com/watch?v=J-IpQYJqYsw1:10%E2%80%9900%E2%80%9D
https://www.youtube.com/watch?v=J-IpQYJqYsw1:10%E2%80%9900%E2%80%9D
https://www.youtube.com/watch?v=J-IpQYJqYsw1:10%E2%80%9900%E2%80%9D
https://www.youtube.com/watch?v=J-IpQYJqYsw1:10%E2%80%9900%E2%80%9D


Con el fin de traducir esta idea de
pluriversidad al imaginario conceptual y
visual de las jornadas, el grupo motor
recurrió a la metáfora —procedente de la
permacultura— de las “tres hermanas”. 

Trasladada al ámbito cultural y social, esta
imagen invita a concebir disciplinas,
sensibilidades y trayectorias como elementos
que, entrelazados, fortalecen el conjunto y
generan un ecosistema más fértil y resiliente.

09

La pluriversidad no se reduce a la mera
coexistencia de saberes, sino que se
configura como un proceso de cultivo
consciente:

Un cuidado recíproco que convierte las
diferencias en recursos, y las alianzas
creativas en herramientas para afrontar los
retos sociales y ecológicos contemporáneos.
Más allá de preservar lo existente, propone
innovar en las formas de relación, producción
y mediación cultural, situando la cultura
contemporánea como un verdadero
laboratorio de futuros posibles, donde
imaginar y ensayar colectivamente nuevas
maneras de vivir juntas.

las “tres hermanas”: 
el cultivo milenario de maíz,

alubias y calabaza que, al crecer
juntas, se protegen, equilibran y

alimentan mutuamente. 

las “tres hermanas”: 
el cultivo milenario de maíz,

alubias y calabaza que, al crecer
juntas, se protegen, equilibran y

alimentan mutuamente. 



Para abordar este reto desde una mirada pluriversa, se co-diseñaron dos
jornadas inspiradas en la metáfora de las tres hermanas, y que, bajo el nombre
HIRU(H)ARI, buscaban activar un espacio donde distintos saberes, trayectorias
y sensibilidades pudieran co-crearse, entrelazarse y producir nuevas formas de
comprender y fortalecer la vida comunitaria.

 2. LAS JORNADAS

Así, la primera sesión se centró en la fase de
entrelazar diferentes saberes transformadores
desde la trayectoria de tres mujeres pioneras y la
segunda sesión puso el énfasis en la fase de
coproducción, compartiendo vivencias,
identificando complementariedades y detectando
conexiones emergentes entre iniciativas diversas. 

El trabajo colectivo de la Txirikorda se orientó a generar colaboraciones
simbióticas inspiradas en la metáfora de las tres hermanas, entendida aquí
como invitación a cultivar vínculos que fortalezcan mutuamente las prácticas y
los proyectos de los participantes. Juntas, estas sesiones permitieron
profundizar en la pregunta central del encuentro: cómo articular una ecología
de saberes plural y situada que sostenga nuevas formas de colaboración y
producción de conocimiento con impacto en el territorio.

Durante las dos jornadas de HIRU(H)ARI, activistas, agentes culturales,
investigadoras, docentes y estudiantes compartieron aprendizajes, tensiones y
horizontes en torno a un desafío común: cómo lograr que la creación de
conocimiento no solo se haga en red, sino que ocurra en espacios
verdaderamente democráticos, feministas, antirracistas, interseccionales,
decoloniales y comprometidos con la sostenibilidad de la vida, de modo que su
impacto pueda traducirse en transformaciones sociales reales. Esta
preocupación enlaza con experiencias como las Universidades Populares de los
Movimientos Sociales (UPMS), donde el conocimiento se produce en el
encuentro convivencial entre sujetos diversos, a ser posible compartiendo
durante varios días el mismo espacio, generando colectivamente un
pensamiento atravesado por conflictos creativos, desacuerdos y objetivos
compartidos, donde la pluralidad funciona como motor pedagógico y político.

10



En el contexto vasco, este planteamiento adquiere matices específicos. Si bien
contamos con instituciones universitarias sólidas (aunque sometidas a lógicas
de mercantilización) y con un ecosistema cultural activo, los saberes suelen
circular en silos: la universidad, los movimientos sociales, los colectivos
artísticos o las comunidades locales funcionan con lógicas propias que no
siempre logran conectarse entre sí. 

Conectar estos saberes no solo amplía la comprensión de los problemas, sino
que permite diseñar respuestas más ajustadas, sostenibles y justas.

En un tiempo marcado por reacciones autoritarias y discursos antifeministas,
se insistió en la importancia de construir marcos comunes para pensar la
justicia, la violencia, la comunidad, la prevención y la reparación. Para ello se
requieren procesos sostenidos, diálogo intercultural y traducciones mutuas
entre cosmovisiones diversas. HIRU(H)ARI mostró que, cuando los
movimientos sociales, los colectivos culturales y las universidades se alían para
pensar y actuar de forma conjunta, emerge una práctica de creación de
saberes que no se limita a observar el mundo: lo transforma. Una práctica que
reconoce el conflicto como fuente de aprendizaje; que renuncia a la ficción de
neutralidad y apuesta por la justicia; y que cultiva la pluriversalidad como
condición indispensable para la emancipación y para la vitalidad futura de
nuestras comunidades.

La resiliencia social y cultural del territorio
depende, en buena medida, de la capacidad de

integrar el conocimiento local —arraigado en
prácticas históricas, vínculos comunitarios,

lenguas y formas de vida situadas— con
herramientas analíticas y metodológicas

provenientes de otros ámbitos.

La resiliencia social y cultural del territorio
depende, en buena medida, de la capacidad de

integrar el conocimiento local —arraigado en
prácticas históricas, vínculos comunitarios,

lenguas y formas de vida situadas— con
herramientas analíticas y metodológicas

provenientes de otros ámbitos.

11



Somos conscientes del esfuerzo que supuso para cada participante asistir a
una jornada de día completo, en un contexto en el que las cargas laborales,
personales y comunitarias no siempre permiten disponer de tiempo para
procesos de reflexión colectiva. 

También reconocemos que esta exigencia de disponibilidad puede haber
generado un sesgo en la composición del grupo, limitando la presencia de
personas que, aun estando interesadas, no podían dedicar tantas horas
seguidas. Con todo, las voces y ámbitos representados consiguieron crear un
espacio especialmente fértil, inspirador y rico en matices.

Los perfiles reunidos mostraron una participación tanto profesional como
generacional muy diversa aunque no siempre equilibrada. También destacó la
variedad institucional, con presencia tanto de organizaciones locales como de
universidades estatales e internacionales (Universidad de Berkeley,
Universidad Politécnica de Valencia, Universidad de Chile, Universidad de
Granada o Universidad Nacional Mayor de San Marcos de Perú).

Uno de los retos más visibles fue la participación juvenil: únicamente el 16% de
las personas asistentes tenía menos de 36 años, lo que señala la necesidad de
seguir fortaleciendo estrategias de relevo generacional y de accesibilidad a
estos espacios. En contraste, la diversidad de procedencias profesionales y
comunitarias resultó particularmente valiosa, ya que permitió un equilibrio
dinámico entre el ámbito académico, el sector cultural y las asociaciones del
tercer sector. Esta combinación facilitó un intercambio plural de perspectivas y
confirmó la relevancia de seguir construyendo espacios que conecten saberes
situados, experiencias de base y marcos conceptuales más amplios.

Tal y como se ha señalado anteriormente, una de las ausencias más evidentes
ha sido la de personas jóvenes. A pesar de los esfuerzos realizados, la baja
participación de menores de 36 años pone de relieve la necesidad de
repensar formatos, tiempos y lenguajes que faciliten su implicación y
favorezcan procesos reales de relevo generacional en este tipo de espacios.

3. ¿QUIÉN ESTUVO AHÍ?

¿A QUIÉN HEMOS ECHADO EN FALTA?

12



De manera específica, también hemos echado en falta una mayor presencia
de organizaciones y colectivos que trabajan en el ámbito de la educación para
la transformación social, especialmente aquellas que desarrollan su labor
desde contextos comunitarios, educativos no formales o de base. 

Su participación habría enriquecido el diálogo en torno a los vínculos entre
conocimiento, pedagogía y acción política, aportando miradas y prácticas
situadas fundamentales para los objetivos del encuentro.

Asimismo, la escasa participación directa de colectivos y personas en situación
de vulnerabilidad constituye una de las principales limitaciones del proceso.
Aunque muchas de las organizaciones presentes trabajan junto a estos
colectivos, su ausencia como sujetos protagonistas evidencia que el espacio no
logró romper del todo con ciertas dinámicas de representación y mediación.
En este sentido, el encuentro reprodujo parcialmente relaciones de poder ya
existentes, donde determinadas voces —más institucionalizadas,
profesionalizadas o académicas— tuvieron mayor facilidad para estar
presentes.

Esta constatación nos interpela de cara a futuras ediciones: avanzar hacia
espacios más accesibles, habitables y seguros para otros cuerpos, otras voces y
otros saberes, incorporando no solo la diversidad como principio discursivo,
sino como práctica concreta que transforme quiénes participan, desde dónde
se habla y en qué condiciones se construye el diálogo colectivo.

13



La jornada fue diseñada en torno a tres temas transversales relevantes a toda
colaboración con la visión de poder abordarlos y trabajarlos entre todas las
participantes, cada una aportando desde su perspectiva y ámbito de trabajo. 

Las tres áreas temáticas que acompañaron la jornada fueron: 

4. APRENDIZAJES PRINCIPALES: 
TRES DECÁLOGOS

El pensamiento
en red:

inteligencia
colectiva

Los cuidados en
el centro: 

una perspectiva
interseccional a

nuestra forma de
relacionarnos

Puentes entre
universidad y

sociedad: 
el impacto de lo

que hacemos.

El dia fue estructurado de manera que hubo un espacio para la exposición de
nueve proyectos colaborativos transformadores dinamizado por Leire de
Miguel de la asociación cultural Ikertze; después se crearon mesas de trabajo
para abordar los retos y oportunidades en torno a las temáticas mencionadas, y
finalmente, cerramos el dia con una dinámica de conexión y fomento de
nuevas colaboraciones entre las participantes facilitada por Leire Garcia de la
cooperativa Colaborabora.

14



En el caso de las mesas de diálogo, se conformaron tres grupos siguiendo las
tres temáticas de la jornada. El trabajo en cada mesa se desarrolló en dos fases
diferenciadas: una primera centrada en el análisis de los retos actuales y una
segunda orientada a la identificación de factores y palancas que pudieran
contribuir a avanzar y a superar determinados puntos de tensión.

A continuación presentamos cada área temática y recogemos los
aprendizajes, retos y claves a destacar extraídos en la jornada mediante un
breve decálogo en cada una de ellas.

15

La presentación de los proyectos transformadores se estructuró en tres
conversatorios breves, cada uno vinculado a una de las áreas temáticas que
enmarcaron la jornada. En su diseño metodológico se puso especial énfasis en
reunir a participantes provenientes de contextos diversos, con el objetivo de
propiciar diálogos plurales que, aun partiendo de trayectorias y realidades
distintas, permitieran identificar puntos de encuentro, aprendizajes
compartidos y miradas complementarias en torno a cada eje temático.



En el centro de este área está la necesidad de que el conocimiento pueda
compartirse, transmitirse y resignificarse en distintos contextos sociales,
culturales y académicos; que los saberes académicos, comunitarios y
populares entren en diálogo real, se vuelvan accesibles y generen procesos
participativos que involucren a colectivos diversos y a la ciudadanía en su
conjunto.

Ante los retos sociales actuales, surgieron preguntas que acompañaron todo el
proceso: ¿cómo activar formas de participación ciudadana capaces de
potenciar la inteligencia colectiva como fuerza transformadora de la
democracia? ¿Qué implica que la participación sea una práctica situada,
sostenida y co-creativa, y no un gesto puntual o decorativo? ¿Qué
metodologías, infraestructuras y tecnologías necesitamos para construir
futuros más justos, inclusivos y resilientes?

A lo largo de la jornada, estas cuestiones nos ayudaron a enmarcar y dibujar
colectivamente una imagen, tanto del presente como del futuro posible, de la
inteligencia colectiva y de su potencial para reconfigurar nuestras formas de
convivir, organizarnos y decidir juntas.

Uno de los elementos clave fueron los proyectos colaborativos de carácter
transformador que se presentaron. En relación con el eje de la ecología de
saberes, Ibai Zabaleta, coordinador de los laboratorios de Medialab Tabakalera,
introdujo los grupos abiertos de trabajo, una metodología basada en la
investigación abierta y colectiva sobre temas concretos, cuyo objetivo es
generar nuevo conocimiento, articular proyectos y fortalecer las comunidades
de práctica existentes. Estos grupos encarnan una forma de aprendizaje
horizontal que permite que saberes diversos se encuentren y produzcan valor
compartido.

A partir de esta experiencia, se señalaron varios retos vinculados a la
colaboración. Por un lado, la falta de espacio y tiempo, dos condiciones
indispensables para que los procesos colectivos puedan desarrollarse, pero que

PENSAMIENTO EN RED: 
INTELIGENCIA COLECTIVA1.

La producción de conocimiento no puede quedar
confinada en espacios especializados: necesita
circular, mezclarse y abrirse para convertirse en motor
de cambio.

16



las propias estructuras institucionales dificultan considerablemente. Por otro
lado, se subrayó que el espacio y el tiempo requieren necesariamente recursos
económicos. Surgió así una pregunta central: ¿cómo sostener en el tiempo
proyectos colaborativos y garantizar que las personas que los crean, facilitan y
mantienen puedan hacerlo en condiciones dignas y bien remuneradas?

En este mismo eje, Antonio Casado, profesor de la EHU, presentó el proyecto
Gi2030, una comunidad de aprendizaje que conecta universidad, asociaciones
y ciudadanía para imaginar futuros compartidos en Gipuzkoa. Mediante
metodologías colaborativas y procesos de evaluación participativa del impacto,
el proyecto refuerza el tejido asociativo y ensaya nuevas formas de gobernanza
democrática basadas en los cuidados, la sostenibilidad y la participación
ciudadana.

De ambos proyectos emergieron aprendizajes comunes. Uno de ellos es la
necesidad de apoyar procesos ya existentes mediante tecnologías y
herramientas que conecten a las comunidades implicadas, favoreciendo un
flujo dinámico de preguntas, respuestas y propuestas. Otro aprendizaje
importante es reconocer el valor del conocimiento tácito que ya existe tanto
en el campo social como en la universidad, evitando la tentación de
reinventarlo todo desde cero. 

La co-creación con la ciudadanía requiere conocimiento
colectivo y articulado, y para ello necesita
infraestructuras adecuadas, del mismo modo que ocurre
con la inteligencia artificial. Como recordó Maialen
Lujanbio en la jornada anterior, “plazak sortzen duen
jakinduria”: la sabiduría que genera la plaza —la
comunidad— está ahí, y hay que saber leerla y activarla.

Asimismo, se insistió en que la inteligencia colectiva requiere la
creación de espacios de conf ianza donde puedan articularse alianzas
como las presentadas, alianzas entre organizaciones, colectivos e
instituciones. Pero, además de espacio, tiempo y recursos, la
colaboración exige algo más profundo: transformación personal y
organizacional.

Sin cambios en las formas de trabajar, en las
lógicas de poder y en las culturas

institucionales, las articulaciones necesarias
para sostener proyectos pluriversos

difícilmente podrán consolidarse.

17



10 PUNTOS PRINCIPALES EN EL ÁREA DE
“PENSAMIENTO COLECTIVO”

1. LA COLABORACIÓN
COMIENZA EN EL MUNDO
INTERIOR

3. LAS ESTRUCTURAS
ORGANIZATIVAS
ACTUALES NO ESTÁN
DISEÑADAS PARA LA
COLABORACIÓN

2. LA DIVERSIDAD TRAE
NUEVOS LENGUAJES Y
MODOS DE ENCUENTRO

4. LA FALTA DE TIEMPO Y
ENERGÍA EMPUJA HACIA
PRÁCTICAS INDIVIDUALES

El principal obstáculo para articular
saberes no siempre es externo: son
los miedos personales —a perder
prestigio, recursos, control o
identidad profesional— los que
dificultan abrirse a paradigmas
nuevos. Generar conocimiento
colaborativo requiere humildad,
disposición al disconfort y
capacidad de descentramiento:
dejar de proteger “nuestra verdad”
para permitir que surjan sentidos
compartidos.

Los silos, las jerarquías rígidas, la
excesiva burocracia y la falta de
objetivos compartidos dificultan la
creación conjunta. A esto se suma
un contexto que desvaloriza
ciertos saberes (especialmente los
sociales y comunitarios) y privilegia
dinámicas productivistas. Sin
cambios institucionales, la
inteligencia colectiva queda
limitada.

La diferencia epistemológica,
cultural o profesional no es un
problema sino un potencial,
siempre que exista una
comunicación clara y un esfuerzo
real por encontrar términos
comunes. Sin esta “lingüística de la
colaboración”, los saberes no llegan
a encontrarse.

Colaborar requiere más tiempo
que trabajar en solitario, y las
condiciones actuales rara vez lo
permiten. La ausencia de
referentes visibles de colaboración
exitosa refuerza la tendencia a lo
individual y alimenta la percepción
de que “co-crear” es un lujo, no una
necesidad estratégica.

18



5. ES NECESARIO UN
CAMBIO DE MIRADA: DEL
“YO” AL “NOSOTRAS”

7. EL ERROR PUEDE
CONVERTIRSE EN UNA
HERRAMIENTA DE
APRENDIZAJE

9. LA COLABORACIÓN
EMERGE CUANDO SE
ALINEAN FORTALEZAS, NO
SOLO NECESIDADES

6. EL CÓMO IMPORTA
TANTO COMO EL QUÉ

8. NECESITAMOS
ESPACIOS Y TIEMPOS DE
CALIDAD PARA LA
CREACIÓN

10. SIN MECANISMOS DE
TRANSMISIÓN, EL
CONOCIMIENTO SE
PIERDE

Toda transformación comienza con
un desplazamiento interno: dejar
de mirar el conocimiento como
propiedad individual y entenderlo
como construcción colectiva. Este
cambio implica una ética de la
escucha, del reconocimiento
mutuo y de la co-responsabilidad.

Las culturas del perfeccionismo y
del miedo al fallo inhiben la
creatividad colectiva. Reinterpretar
el error como parte del proceso —
no como amenaza a la identidad
profesional— abre la puerta a
innovaciones significativas.

Moverse desde la carencia hacia la
capacidad —desde la desconfianza
hacia la esperanza— permite
construir valores y objetivos
comunes. Para ello son esenciales
los acuerdos compartidos
(explícitos o implícitos) que guían
el trabajo colectivo

El proceso requiere cuidado:
atención a los ritmos, necesidades
y contextos de quienes participan.
Cuidar el proceso es condición
para cuidar el conocimiento que se
produce.

La inteligencia colectiva requiere
pausas, silencio, conversación y
experimentación. Romper inercias
implica crear condiciones
concretas: lugares, agendas y
dinámicas que permitan pensar
juntas sin prisa. Las Comunidades
de Aprendizaje y Práctica (CAP)
son herramientas especialmente
útiles para sostener estos procesos.

Documentar, sistematizar y
compartir lo aprendido es
indispensable para que el
conocimiento no quede encerrado
en quienes participaron. Las
metodologías de transferencia son
parte esencial de la ecología de
saberes y permiten que el impacto
se expanda más allá de los
espacios de trabajo.

19



GENERAR NUEVO CONOCIMIENTO
DE MANERA COLABORATIVA EXIGE

NADA MENOS QUE 
UN CAMBIO DE PARADIGMA: 

SUPERAR EL EGOCENTRISMO,
FLEXIBILIZAR ESTRUCTURAS,

CONSTRUIR LENGUAJES COMUNES Y
CREAR CONTEXTOS QUE

FAVOREZCAN LA CONFIANZA, EL
CUIDADO Y LA CREATIVIDAD. 

SOLO ASÍ SERÁ POSIBLE SUSTITUIR
DINÁMICAS INDIVIDUALISTAS POR

PROCESOS PLURALES DE
INTELIGENCIA COLECTIVA CAPACES

DE 
TRANSFORMAR NUESTRA MANERA

DE PENSAR, RELACIONARNOS Y
ACTUAR

GENERAR NUEVO CONOCIMIENTO
DE MANERA COLABORATIVA EXIGE

NADA MENOS QUE 
UN CAMBIO DE PARADIGMA: 

SUPERAR EL EGOCENTRISMO,
FLEXIBILIZAR ESTRUCTURAS,

CONSTRUIR LENGUAJES COMUNES Y
CREAR CONTEXTOS QUE

FAVOREZCAN LA CONFIANZA, EL
CUIDADO Y LA CREATIVIDAD. 

SOLO ASÍ SERÁ POSIBLE SUSTITUIR
DINÁMICAS INDIVIDUALISTAS POR

PROCESOS PLURALES DE
INTELIGENCIA COLECTIVA CAPACES

DE 
TRANSFORMAR NUESTRA MANERA

DE PENSAR, RELACIONARNOS Y
ACTUAR

20



Partiendo de las conclusiones del último apartado, esta segunda área temática
de la Txirikorda ofreció un espacio privilegiado para el diálogo entre
profesionales procedentes de distintos territorios —Euskal Herria, Perú, Chile,
Alemania, Colombia, México, Puerto Rico, entre otros—. Este intercambio
permitió identificar con mayor precisión los obstáculos que dificultan
establecer vínculos éticos, cuidados y verdaderamente transformadores en
contextos diversos.

Las conversaciones pusieron de manifiesto tensiones compartidas y, al mismo
tiempo, ayudaron a esbozar claves prácticas para afrontarlas sin renunciar al
cuidado de la vida ni reproducir dinámicas de cierre, control o desigualdad.

En el marco de los proyectos transformadores presentados, se destacó la
publicación de la guía Otra Vuelta de Tuerca. Engranajes Feministas para una
Universidad Emancipadora, elaborada por Aradia Cooperativa y editada por
Emaus Gizarte Fundazioa, con la colaboración de un grupo de agentes
expertas en creación de saberes y feminismo interseccional procedentes tanto
del ámbito académico y asociativo local como del Sur Global. La guía subraya
la importancia de no abordar las distintas opresiones de manera aislada, sino
de comprenderlas como un ecosistema interrelacionado, y pone el acento en
el empoderamiento de todos los agentes que conforman la comunidad
universitaria —equipo rectoral, profesorado, estudiantado y personal de
administración y servicios— como condición para impulsar procesos de
cambio reales.

En segundo lugar, Sara Goienetxe, presentó la red Unibertsitate Kritikoa Sarea
(UKS), una iniciativa orientada a promover una universidad pública vasca
comprometida con la transformación social y la justicia social y climática. 

LOS CUIDADOS EN EL CENTRO:
PERSPECTIVA INTERSECCIONAL A
NUESTRA FORMA DE RELACIONARNOS

2.

el cuidado se entendió no como un complemento,
sino como un eje político y organizativo central,
estrechamente ligado a una mirada interseccional que
atiende a la complejidad de las experiencias y a la
superposición de opresiones.

21



La red reúne a profesorado, alumnado, movimientos sociales y ONGDs, y entre
sus experiencias más destacadas se encuentran el acompañamiento a la
elaboración de TFG y TFM de carácter transformador y la participación en
espacios como la Universidad Popular de los Movimientos Sociales (UPMS). En
estos espacios, agentes de la academia y de los movimientos sociales se
encuentran para reflexionar conjuntamente sobre cómo la universidad puede
incidir en las crisis que atraviesan el territorio.

En este enfoque se reconoce el valor de los saberes situados que aporta cada
agente, se cuestiona la lógica lineal de la productividad —mostrando que las
sinergias multiplican los efectos del trabajo colectivo— y se diseñan procesos
de colaboración sostenibles, horizontales y transparentes, con metodologías y
momentos de toma de decisiones claramente definidos.

Por último, Itziar Imaz, responsable de mediación de Tabakalera, presentó
Harrotu Ileak, un proyecto de largo recorrido concebido como un espacio de
colaboración entre jóvenes, Tabakalera y distintos artistas. Definido como un
espacio híbrido de encuentro, creación y debate, el proyecto se ha convertido
en un referente para muchos jóvenes de Donostia-San Sebastián que viven en
situaciones de vulnerabilidad, ya que trabaja sus vivencias, vínculos y
necesidades a través del arte. En este contexto, la mirada interseccional resulta
indispensable: el cuidado se expresa tanto en aspectos organizativos concretos
—como la regularidad de los encuentros o la atención a las condiciones
materiales— como en dimensiones más profundas, como la distribución del
poder y la construcción de una autoridad compartida.

Para articular el trabajo entre agentes tan diversos, la
red utiliza el marco del triángulo de afectividad grupal,
que permite atender no solo a los resultados, sino
también a las personas y a los procesos.

22



10 PUNTOS PRINCIPALES EN EL ÁREA DE
LOS “CUIDADOS”

1. CUIDADO RELACIONAL
FRENTE A ESTRUCTURAS
INSTITUCIONALES
RÍGIDAS

3. RITMOS DEL CAPITALISMO
VS. RITMOS DEL CUIDADO

5. MARCOS NORMATIVOS
FRENTE A PRÁCTICAS
TRANSFORMADORAS

2. DIVERSIDAD EN EL
DISCURSO VS.
DESIGUALDAD EN LA
PRÁCTICA

4. COOPERACIÓN REAL
FRENTE A COMPETENCIA Y
EXTRACTIVISMO

A menudo las instituciones no
priorizan el cuidado, y esto genera
vínculos frágiles. Las prácticas
relacionales —la escucha, el
acompañamiento, la atención a las
personas— deben tener un lugar
real en agendas y estructuras, no
solo en los discursos.

La urgencia, la lógica productiva y
la presión por la eficiencia chocan
con los tiempos que requiere la
construcción de una comunidad.
Sin tiempo de calidad —pausas,
escucha, procesos sostenidos— no
hay inteligencia colectiva posible.

Las normativas y protocolos pueden
ofrecer seguridad, pero también
pueden neutralizar procesos de
innovación social. La transparencia
—expectativas, límites, roles— es
clave para evitar malentendidos y
permitir una relación más honesta.

Hablar de diversidad no garantiza
relaciones horizontales. Persisten
dinámicas de poder que
reproducen marginalización o
extractivismo epistémico.
Reconocer saberes diversos y
revisar nuestras propias posiciones
de poder son pasos
imprescindibles.

Los espacios académicos y
profesionales están atravesados
por prácticas individualistas y
competitivas que dificultan la co-
creación. Humanizar sin
individualizar implica salir del eje
egocéntrico y abandonar la
cosificación del otro.

23



6. VULNERABILIDAD
COMO BASE ÉTICA DE LA
INTERDEPENDENCIA

8. CREATIVIDAD COMO
HERRAMIENTA DE
VINCULACIÓN

10. DOCUMENTAR,
TRANSMITIR Y SOSTENER
EL CONOCIMIENTO

7. EL VALOR DEL DISENSO
COMO HERRAMIENTA
PEDAGÓGICA

9. RECONSTRUIR
COMUNIDADES DE APOYO
FRENTE A LA
PRECARIEDAD DEL
TIEMPO Y LA VIDA

Aceptar que todas las personas
somos interdependientes y
ecodependientes permite
desplazar el ideal de
autosuficiencia y poner la vida en
el centro. La vulnerabilidad
compartida puede convertirse en
una brújula institucional.

Las metodologías artísticas
(teatralización, simulacro,
experimentación) permiten pensar
de otro modo, ampliar imaginarios
colectivos y generar vínculos
afectivos. Para muchas personas,
esta dimensión actúa como
“salario emocional”.

Las prácticas transformadoras
requieren metodologías claras de
transmisión para evitar que el
aprendizaje quede restringido a
quienes participaron. La
inteligencia colectiva se expande
cuando el conocimiento circula y
se institucionaliza sin perder su
espíritu crítico.

No todas las necesidades pueden
armonizarse. Cuando aparecen
tensiones, aceptar el disenso —en
lugar de evitarlo— favorece el
aprendizaje, el reconocimiento
mutuo y la innovación.

Las limitaciones de financiación y
disponibilidad temporal
fragmentan esfuerzos y desgastan
los vínculos. Reconocer esta
precariedad ayuda a diseñar
formas de apoyo mutuo que hagan
la colaboración sostenible.

24



LA CREACIÓN DE SABERES TRANSFORMADORES
EXIGE UN EQUILIBRIO CONTINUO ENTRE

ESTRUCTURAS E INTERACCIONES HUMANAS. 

LA CLAVE NO ESTÁ ÚNICAMENTE EN GENERAR
PROYECTOS NUEVOS, SINO EN TRANSFORMAR

LAS CONDICIONES QUE HACEN POSIBLE EL
ENCUENTRO: TIEMPOS MÁS HUMANOS,

RELACIONES HORIZONTALES, RECONOCIMIENTO
DE SABERES DIVERSOS, VULNERABILIDAD

COMPARTIDA, CREATIVIDAD POLÍTICA Y UNA
PEDAGOGÍA DEL DISENSO. 

SOLO ASÍ PODREMOS CONSTRUIR
COMUNIDADES CAPACES DE RESISTIR LA
PRECARIEDAD, EVITAR LA COOPTACIÓN

INSTITUCIONAL Y SOSTENER PROCESOS DE
INTELIGENCIA COLECTIVA QUE PONGAN LA VIDA

EN EL CENTRO Y PERMITAN IMAGINAR Y
PRACTICAR FUTUROS MÁS DEMOCRÁTICOS,

JUSTOS Y PLURALES.

LA CREACIÓN DE SABERES TRANSFORMADORES
EXIGE UN EQUILIBRIO CONTINUO ENTRE

ESTRUCTURAS E INTERACCIONES HUMANAS. 

LA CLAVE NO ESTÁ ÚNICAMENTE EN GENERAR
PROYECTOS NUEVOS, SINO EN TRANSFORMAR

LAS CONDICIONES QUE HACEN POSIBLE EL
ENCUENTRO: TIEMPOS MÁS HUMANOS,

RELACIONES HORIZONTALES, RECONOCIMIENTO
DE SABERES DIVERSOS, VULNERABILIDAD

COMPARTIDA, CREATIVIDAD POLÍTICA Y UNA
PEDAGOGÍA DEL DISENSO. 

SOLO ASÍ PODREMOS CONSTRUIR
COMUNIDADES CAPACES DE RESISTIR LA
PRECARIEDAD, EVITAR LA COOPTACIÓN

INSTITUCIONAL Y SOSTENER PROCESOS DE
INTELIGENCIA COLECTIVA QUE PONGAN LA VIDA

EN EL CENTRO Y PERMITAN IMAGINAR Y
PRACTICAR FUTUROS MÁS DEMOCRÁTICOS,

JUSTOS Y PLURALES.

25



En la pluriversidad intentamos generar conocimiento con compromiso,
responsabilidad mutua y cuidado. Sin embargo, surge una pregunta crucial:
¿cómo hacemos que todo ese conocimiento llegue realmente a las personas, a
las comunidades y a los colectivos sociales? La cuestión del impacto es la
tercera área temática que articuló toda la jornada: ¿qué efectos generan
nuestras acciones? ¿Es la comunicación el puente que permite transformar
conocimiento en valor social? ¿Qué claves necesitamos para amplificar aquello
que verdaderamente importa?

En definitiva, se planteó un interrogante de fondo que atraviesa a todas las
iniciativas presentadas:

Este reto marcó el punto de partida de la conversación y orientó la discusión
hacia las infraestructuras, metodologías y alianzas necesarias para que el
conocimiento no se quede en los espacios académicos o institucionales, sino
que circule, se adapte y pueda generar cambios concretos.

Con este marco y estas preguntas comenzó el conversatorio entre tres mujeres
que presentaron iniciativas colaborativas y transformadoras desde distintos
ámbitos. Céline Moureaux abrió la sesión compartiendo una experiencia de
aprendizaje vivo desarrollada durante el curso 2024–2025 en Donostia-San
Sebastián. Desde Emaus Gizarte Fundazioa, en las aulas de la Facultad de
Educación, Filosofía y Antropología (EHU) ayudó a estudiantes a cultivar
habilidades técnicas y emocionales vinculadas a la participación democrática
en decisiones relacionadas con la justicia climática. La propuesta incorporó un
simulacro de asambleas ciudadanas, que permitió experimentar otras formas
de deliberación: más horizontales, diversas y menos jerárquicas que las
estructuras actuales. Esta práctica subrayó la importancia de introducir en la
docencia herramientas alternativas que transformen no solo el contenido, sino
también la forma en que aprendemos y decidimos juntas.

PUENTES ENTRE UNIVERSIDAD Y
SOCIEDAD: EL IMPACTO DE LO QUE
HACEMOS

3.

¿producimos conocimiento para acumular
saber o para contribuir a una transformación
social real, sostenida y compartida?

26



A continuación, Sandra Boni, catedrática de la Universitat Politècnica de
València e investigadora del Instituto Ingenio, aportó su experiencia en
políticas de innovación transformadora, desarrollo humano, innovación social y
educación superior. Desde metodologías participativas para el codiseño y
evaluación de políticas, destacó la importancia de concebir la colaboración
academia-sociedad como un proceso de largo plazo. La dificultad de cooperar
dentro del propio ámbito académico evidencia la necesidad de puentes
duraderos, no de vínculos puntuales.

Finalmente, Lur Olaizola, coordinadora del programa audiovisual de
Tabakalera, presentó Gazteak Zinean, un proyecto co-creado entre Tabakalera
y EHU para atraer nuevos públicos al cine. La propuesta invita a estudiantes
universitarios de cualquier grado a programar, una vez al mes, la sala de cine
de Tabakalera. Este gesto aparentemente sencillo desplaza el foco: los jóvenes
pasan de ser público a ser agentes con capacidad de decisión y
representación. La experiencia demuestra que cuando se confía en los jóvenes
y se les otorga un espacio real para actuar, no solo aumenta su participación,
sino que se generan vínculos profundos entre ellos, aprendizajes mutuos y un
empoderamiento que trasciende el propio proyecto.

Las mesas de trabajo mostraron que una comunicación transformadora
requiere, ante todo, coherencia entre lo que decimos y lo que hacemos, así
como prácticas relacionales basadas en la escucha profunda, la transparencia y
la horizontalidad. Se identificaron obstáculos como la competencia por la
visibilidad, la falta de diversidad en los equipos, el uso de lenguajes
excesivamente abstractos y la tendencia a valorar sólo lo cuantificable, que
debilitan el impacto comunitario. Frente a ello, se destacó la necesidad de
construir culturas de diálogo sin juicio, de comunicar desde las necesidades y
no desde los egos, de incorporar metodologías creativas y experienciales, y de
fortalecer agendas compartidas que permitan que la voz comunitaria llegue
más lejos. En síntesis, el impacto social surge cuando la comunicación se alinea
con el cuidado, la coherencia y la colaboración sostenida.

“En ciencia colaborativa —insistió— el
conocimiento debe ser aplicado y relevante

para las personas participantes: no basta con
investigar sobre ellas, sino con ellas“

27



10 PUNTOS PRINCIPALES EN EL ÁREA DE
LA “COMUNICACIÓN E IMPACTO”

1. COHERENCIA ENTRE
DISCURSO Y PRÁCTICA: EL
“CÓMO” TAMBIÉN
COMUNICA

3. FALTA DE DIVERSIDAD Y
POLARIZACIÓN: MIRADAS
PARCIALES QUE
EMPOBRECEN EL IMPACTO

2. COMPETENCIA POR LA
VISIBILIDAD VS.
COLABORACIÓN
AUTÉNTICA

4. EL LENGUAJE
ABSTRACTO DIFICULTA LA
COMPRENSIÓN Y ALEJA A
LAS COMUNIDADES.

Las conversaciones revelaron una
tensión recurrente: existe a
menudo una distancia entre lo que
decimos y lo que hacemos. Esta
incoherencia, percibida por las
comunidades y los colectivos,
genera desconfianza. La
transparencia y la coherencia —
entre valores, discursos y acciones
— son indispensables para que la
comunicación tenga credibilidad y
el impacto social sea real.

Las mesas señalaron la ausencia
de equipos verdaderamente
diversos —en experiencia, edad,
origen, clase, saberes, trayectorias
— como una limitación estructural.
También se destacó que la
polarización actual dificulta
escuchar otras perspectivas y
favorece posiciones rígidas
centradas en “mi mirada”.

En muchos espacios sigue
operando una lógica de
protagonismo individual: quién
aparece, quién habla, quién lidera,
quién se lleva el crédito. Esta
“competitividad egoica” fragmenta
el tejido colaborativo y obstaculiza
la creación de relatos compartidos.
Ceder espacios, distribuir el
liderazgo y reconocer la posición
de poder propia continúan siendo
retos importantes.

El uso de conceptos excesivamente
teóricos, técnicos o abstractos
dificulta que el mensaje llegue a
las personas. La comunicación
pierde fuerza cuando no se
concreta en ejemplos, historias o
imágenes que permitan identificar
lo que se quiere decir.

28



5. VALORAR LO PEQUEÑO
Y LO INVISIBLE: EL
IMPACTO NO ES SOLO LO
CUANTIFICABLE

7. COMUNICACIÓN DESDE
LAS NECESIDADES, NO
DESDE LOS JUICIOS:
PRÁCTICAS DE
COMUNICACIÓN NO
VIOLENTA

6. CONSTRUIR UNA
CULTURA DEL DIÁLOGO
SIN MIEDO NI JUICIO

8. CORPOREIZAR LA
COMUNICACIÓN:
INTERVENIR DESDE LO
EXPERIENCIAL-ARTÍSTICO

Tendemos a medir lo grande, lo
visible y lo numérico, pero
pasamos por alto gestos
cotidianos, pequeños cambios y
transformaciones íntimas que
también generan impacto social.
Además, seguimos teniendo
dificultades para medir lo que
hacemos y para evaluar
críticamente tanto el impacto
positivo como el negativo.

Expresar con claridad lo que
sucede dentro de nosotras/os y
atender las necesidades de
quienes participan permite
diálogos más honestos y
colaborativos. La CNV
(comunicación no violenta) es una
herramienta útil para desmontar
etiquetas, exigencias y juicios que
bloquean la conexión.

Para transformar la comunicación,
es necesario crear entornos donde
se pueda hablar sin temor a ser
juzgada, ridiculizada o invalidada.
La escucha completa —hacia
dentro y hacia fuera— es la base de
esta cultura. Escuchar lo que
sentimos y escuchar lo que la
comunidad necesita son pasos
esenciales para alinear discurso y
práctica.

Este es un punto que apareció en
varios momentos en los que se
recordó que una intervención no
tiene por qué ser solo intelectual:
puede ser vivencial, corporal,
artística. Cambiar de espacio, usar
metodologías creativas o explorar
perspectivas no discursivas ayuda
a romper dinámicas de poder y a
fortalecer vínculos. Los procesos
artísticos y corporales son palancas
poderosas de pensamiento porque
el arte y el cuerpo permiten aflojar
el control cognitivo y pensar de
maneras no lineales. Incorporar
metodologías artísticas en ámbitos
no artísticos abre caminos de
creación que la racionalidad
tradicional no alcanza.

29



9. COMUNICACIÓN BASADA
EN EXPERIENCIAS
SOSTENIDAS, NO EVENTOS
AISLADOS

10. AGENDAS COMPARTIDAS
Y MENSAJES CLAROS:
CONDICIONES PARA
AMPLIFICAR LA VOZ
COMUNITARIA

El impacto se fortalece cuando las
relaciones se sostienen en el
tiempo. La comunicación
comunitaria necesita procesos
continuos, no solo acciones
puntuales.

Para que la comunicación llegue
lejos, es fundamental encontrar
puntos de convergencia, clarificar
propósitos y trabajar con mensajes
comprensibles. La dispersión de
agendas fragmenta la fuerza del
mensaje; la unidad de visión la
multiplica.

30



EL IMPACTO SOCIAL NO DEPENDE SOLO DE
LO QUE HACEMOS, SINO DE CÓMO LO

COMUNICAMOS, CÓMO NOS
RELACIONAMOS Y CÓMO ESCUCHAMOS.

 
LA TRANSFORMACIÓN REQUIERE

COHERENCIA, DIVERSIDAD,
TRANSPARENCIA, LENGUAJES ACCESIBLES,

METODOLOGÍAS CREATIVAS Y UN
COMPROMISO PROFUNDO CON LOS
PROCESOS DE ESCUCHA INTERNA Y

EXTERNA. 

SOLO ASÍ LA COMUNICACIÓN PUEDE
CONVERTIRSE EN UN PUENTE REAL ENTRE
EL CONOCIMIENTO QUE GENERAMOS Y LA

COMUNIDAD A LA QUE ASPIRAMOS SERVIR,
AMPLIANDO NUESTRA VOZ COLECTIVA Y

FORTALECIENDO NUESTRA CAPACIDAD DE
TRANSFORMACIÓN SOCIAL

25



Los aprendizajes generales de la jornada apuntan hacia la necesidad de
espacios abiertos, plurales y colaborativos como HIRU(H)ARI, donde mediante
encuentros regulares se explore un cambio de paradigma: ensayos que
permitan construir futuros colaborativos con impacto real en la comunidad. Se
constató que la suma de perspectivas diversas enriquece los procesos, incluso
cuando estos se vuelven más lentos o complejos. 

También se destacó la importancia de salir de “nuestra verdad” para abrirnos a
una comprensión más amplia, real y coherente del mundo social, y la
relevancia de una comunicación clara, sincera y accesible que facilite el
entendimiento mutuo. Todo ello sólo es posible en una cultura del cuidado,
donde atender los vínculos, los tiempos y las necesidades de las personas se
convierte en una condición para avanzar juntas.

En cuanto al proceso de creación y organización de HIRU(H)ARI, el equipo
organizador expresó satisfacción con el desarrollo y los resultados de ambas
jornadas. La propia preparación del encuentro funcionó como un ejemplo
de colaboración: la escucha, la comunicación, el acuerdo compartido sobre
objetivos y valores, la resiliencia para navegar pequeñas crisis, y la atención a
los tiempos, espacios y personas involucradas fueron elementos esenciales
para que el proyecto llegara a buen puerto. La jornada del primer día, el
conversatorio entre Maialen, Katya y Manuela, fue reconocida como un
ejercicio valiente y provocador. La coexistencia de tres discursos muy distintos
generó sorpresa, interés y un espacio de reflexión inesperadamente fértil. La
segunda jornada, la Enredadera, a pesar de su tamaño reducido y de algunas
ausencias de última hora, se vivió como un espacio especialmente cuidado,
que permitió a las participantes trabajar con profundidad y establecer
conexiones significativas.

5. CONCLUSIONES Y PRÓXIMOS
PASOS 

Las personas participantes valoraron
especialmente el planteamiento y la
estructura del encuentro, que facilitaron
las sinergias y generaron un ambiente
propicio para el trabajo colectivo. 

31



Las participantes señalaron que la organización, los contenidos, las
metodologías utilizadas y el propio espacio estaban cuidados con mimo, lo que
contribuyó a una experiencia rica y acogedora. El cuidado humano —la
cercanía, la calidez, el ritmo pausado que permitió conversar sin prisa— fue uno
de los elementos más apreciados. También se subrayó la riqueza de conocer
personas y proyectos nuevos, la utilidad de los debates, y la posibilidad de
establecer alianzas que puedan continuar más allá del encuentro. Además, se
señaló la importancia de que iniciativas como HIRU(H)ARI permitan la
implicación de entidades con menos recursos, poniendo en valor la necesidad
de crear condiciones equitativas para la participación.

En cuanto a aspectos por mejorar, se reconoció que la intensidad del día
completo resultó exigente y dejó poco margen para integrar lo vivido. Se
mencionó también la necesidad de ajustar los tiempos de traducción de las
“xuxurlari”, ya que el ritmo rápido dificultó el seguimiento. Asimismo, se
percibió como una oportunidad pendiente el concretar acciones específicas
que fortalezcan las conexiones entre el Norte y el Sur globales y den
continuidad al trabajo iniciado.

Entre los aprendizajes mencionados destacan la convicción de que la práctica
también genera conocimiento y la necesidad de incorporarlo al día a día sin
convertirlo en una carga adicional; el interés por aplicar enfoques de
aprendizaje-servicio en colaboración con entidades diversas; la importancia de
la reflexión colectiva como metodología para producir saberes compartidos; la
inspiración que supuso el enfoque de Sandra Boni y las propuestas de creación
de comunidad derivadas de los grupos de Tabakalera; y el deseo de hacer red,
mantener relaciones con otras entidades, iniciar proyectos colaborativos y
multidisciplinares o reforzar trabajos ya en marcha desde una lógica
ecosistémica de “enredar” saberes, personas e instituciones.

El 86% de las participantes que
respondieron a la encuesta final afirman
haber adquirido durante la jornada nuevas
perspectivas transformadoras que desean
llevar a sus prácticas habituales. 

La mayoría de las participantes —un 80%—
considera que la diversidad de ámbitos
representados en la jornada fue especialmente
enriquecedora y permitió abrir perspectivas
nuevas. 

32



La mitad de ellas ya lo ha hablado explícitamente, mientras que la otra mitad
expresa el deseo de hacerlo en un futuro próximo. Este dato confirma que la
jornada cumplió sobradamente el propósito del equipo motor de favorecer
nuevas alianzas entre la academia, el sector cultural y el tercer sector.

En cuanto a los retos y líneas de trabajo que podrían abordarse en futuras
ediciones, las participantes señalaron la importancia de avanzar hacia un
cambio de paradigma: 

Transitar desde modelos centrados en programar y diseñar hacia enfoques
orientados a contribuir y co-crear con las comunidades. Se mencionaron temas
como el cambio climático y la sostenibilidad ecológica, la necesidad de
promover relaciones de solidaridad, colaboración y coproducción entre
ciudadanía y administración, la transformación educativa, el trabajo en
proyectos concretos y continuados, la innovación social con evaluaciones de
impacto, la generación y cuidado de comunidades, y la construcción de redes
sólidas y multinivel capaces de afrontar la policrisis desde economías
orientadas a la vida.

El 86% prevé mantener la
colaboración o la comunicación con
alguna de las personas presentes.

En conjunto, las valoraciones y propuestas
reflejan un deseo claro de continuidad y a la vez
de apertura a nuevos caminos. La jornada no solo
generó aprendizajes y conexiones significativas,
sino que confirmó la necesidad de seguir
profundizando en prácticas colaborativas,
ecosistémicas y transformadoras que puedan
sostener una inteligencia colectiva al servicio 
del bienestar y el bien común.

33



33

ESKERRIK ASKO!
Muchas gracias a todas las personas participantes y entidades que han
hecho posible este encuentro lleno de cuidado y conexión. 

¡Esperamos vernos en el proximo encuentro!



33

07. RECURSOS

Hiru(h)ari (ES) Manuela Carmena, Katya Colmenares, Maialen Lujanbio 

HiruHari✨💭Pluribertsitatea, kultura eta komunitatea 2025

Podcast 

I. Conversatorio completo del día 9 octubre

II. Video resumen de  Hiru(h)ari

III. Podcast (generado por NotebookLM a partir de este
mismo informe)

https://www.youtube.com/watch?v=VFSfDSutGIE&t=4525shttps://www.youtube.com/watch?v=UO6iLR0mgFw
https://www.youtube.com/watch?v=VFSfDSutGIE&t=4525shttps://www.youtube.com/watch?v=UO6iLR0mgFw
https://www.youtube.com/watch?v=UO6iLR0mgFw
https://www.youtube.com/watch?v=UO6iLR0mgFw
https://www.youtube.com/watch?v=UO6iLR0mgFw
https://aktibait.eus/wp-content/uploads/2025/12/Pluriversidad_Las_tres_hermanas.mp3
https://aktibait.eus/wp-content/uploads/2025/12/Pluriversidad_Las_tres_hermanas.mp3


33





PLURIVERSIDAD, CULTURA Y COMUNIDAD


